N

Yoga-Philosophie verstehen:
Die wichtigsten Lehren einfach erklart

Es ist nicht leicht Yoga in nur einem Satz auf den Punkt zu bringen, denn Yoga
handelt von nichts Geringerem als dem Leben selbst.

Yoga ist weder Religion noch Sport, sondern ein ganzheitliches Ubungssystem
zur Erlangung geistiger Gesundheit, in die der Kérper mit einbezogen wird.

Yoga ist zunachst einmal nur ein Wort aus dem Sanskrit. Sanskrit ist die heilige
Sprache der Hindus und seit tiber tausend Jahren die Sprache des Yoga. Alle
bedeutsamen Texte, in welchen Yoga seinen Ursprung hat, z.B. Veda,
Upanishaden, Bhagavadgita, Yoga Sutren des Patanjali, Sankhya, Hatha-Yoga-
Pradipika wurden in Sanskrit geschrieben und spater ibersetzt. Sanskrit ist also
die Sprache aller bedeutenden Quellentexte des Yoga, sie ist die Sprache des
Yoga und fiihrt uns zum Kern des Yoga. Ob die Sprache verstanden wird oder
nicht, die Kraft der Worte wirkt immer nach innen wie nach auRen. Wir
kommen uns mit dem Aussprechen des Sanskrit-Namen unserer Mitte naher.

Yoga stammt von der Wurzel ,,yui“ = anjochen, verbinden, anspannen,
anschirren ab und beschreibt die Verbindung von Koérper, Geist und Seele, oder
des individuellen Selbst mit dem Universellen, Anbindung an die gottliche
universelle Kraft.

Es gibt eine Kraft in uns,

die unendlich und ewig ist,

die nicht erschaffen wurde und die nicht zerstort werden kann.

Unser Leben ist ihre Manifestation,
durch die wir diese Kraft erkennen kénnen.

Gregg Braden

Die Yoga Philosophie hat eine lange und bewegte Geschichte, die Tausende von
Jahren zuriickreicht. Thre Urspriinge liegen im alten Indien, wo sich
verschiedene philosophische Schulen und spirituelle Traditionen entwickelten.
Es ist wichtig zu verstehen, dass Yoga nicht nur eine korperliche Praxis ist,
sondern ein umfassendes System, das darauf abzielt, den Geist zu beherrschen



und einen Zustand der Einheit zu erreichen. Diese philosophische Grundlage ist
entscheidend, um die tieferen Schichten des Yoga wirklich zu erfassen.

Die Wurzeln der Yoga Philosophie:

Ein historischer Uberblick
Chronologie der Yoga Philosophie — die wichtigsten Schriften:

Veden 3000 Jahre v. Chr. 1028 Hymnen in zehn
Biicher, Mantren,
Upanishaden 1000 v. Chr. Hoéhepunkt und Essenz
des Veda. Definition von
Yoga und OM
empfiehltAtemiibungen
Yoga-Sutras des 0 ,klassischer Yoga“:
Patanjali achtgliedriger Pfad
(Asthanga Yoga)
Bhagavadgita 200 n. Chr. Dreifacher Yoga:

Jnana-, Bhakti-,
Karma-Yoga

Samkhya-Karika 350 — 450 N.Chr. ,.klassisches Samkhya“
atheistisches System der
Welterkldarung

Tantras 500 n. Chr. Lebensbejahende
Ausrichtung der
Spiritualitit

Hatha-Yoga-Pradipika | 1500 n. Chr. ,klassische Hatha-
Yoga-Schrift

Gheranda Sambhita 1600 n. Chr. Hatha-Y oga-Schrift

Shiva-Samhita 1600 n. Chr. Hatha-Y oga-Schrift

Zum Einstieg in die Yogaphilsophie findest du eine kleine Zusammenfassung
der wichtigsten Lehren in der PDF Datei. Die Yoga Philosophie ist lebendig und
spannend.

VEDEN

Die élteste Schrift, die Yoga erwéhnt und prégt, sind die Veden (ca. 3000 v.
CHR.). Die bekannteste vedische Schrift ist die Rigveda und ist der Kern der
Veden. Der Rigveda enthilt spirituelle Hymnen, in denen verschiedene
Gottheiten gepriesen werden, die bestimmte Kréfte symbolisieren. AuBlerdem



enthilt sie philosophische Betrachtungen liber den Ursprung und das Wesen der
Welt. Es ist eine dem Leben zugewandte Weltsicht. Ein Weltbild das polar ist
und Eins. ALLES IST EINS. Alles was innen ist, ist auch auf3en, Makrokosmos
gleich Mikrokosmos, Spirit und Materie ,,Wir sollen die Erfahrung des
Getrenntsein iiberwinden, weil das All-Eine immer da 1st.* Wir sind Teil von
allem. Die Verbindung von Nicht-Seiend und Seiend wurde von den Rishis in
Herzenstiefe empfangen. Das Herz ist ein wichtiges Symbol fiir die rechte Art
der Wahrnehmung.

Zusammenfassung der Veden: Jeder Gedanke und jede Handlung hat
Auswirkung auf das Ganze. Das Denken und Handeln, das aus dem Herzen
kommt, also ,,aus dem Ursprung®, ist fiir meine Lebensgestaltung wichtig. Im
Bewusstsein Teil der Schopfung zu sein, strebe ich im personlichen Leben einen
sanften respektvollen Umgang mit der Natur an, da alles in Verbindung
zueinandersteht. Im Leben geht es nicht um den Kampf ums Dasein, bei dem
nur die Stirksten {iberleben. Es geht darum, in der alltdglichen Verbindung mit
der Natur und ihren Lebewesen in Liebe, Anerkennung und Dankbarkeit
verbunden zu sein.

Upanishaden — Hohepunkt und Essenz der Veden

Die Upanishaden bestehen aus 108 Schriften und ist eine hochentwickelte
Philosophie iiber die Welt, das Leben und das personliche Sein.

»Woher komme ich? Wer bin ich? Wohin gehe ich?

Dieses heilige Wissen wurde in Form von Liedern, rituellen Handlungen nur an
Eingeweihte weitergegeben.

,JKomm niher und setze dich zu mir so lautet die Ubersetzung des
Sanskritbegriffs ,,Upanishad®. Es ist keine dogmatische Religionslehre sondern
es war nahezu ein freiheitlicher Gedankenaustausch zwischen Lehrer und
Schiilern.

Wer sich die Miihe macht, sich in die Verse der Upanischaden zu versenken,
findet einen Schatz an Weisheit und Heilsamkeit. Hier wird das hochste Mantra
OM definiert und es werden verschiedene Praktiken, wie Atemiibungen,
angeboten.

Hier die wichtigsten Upanishaden fir den Yoga

ISHA Upanishad

Diese Upanishad ist lebensbejahend. Sie bildet die Grundlage des kosmischen
Gesetzes. Wir sollen bewusst an der Vielfalt der Schopfung teilnehmen.

Diese Upanischad beschreibt, dass Spiritualitiat und Weltlichkeit fiir unsere
diesseitige menschliche Existenz gleich wichtig sind.

In dieser Upanishad finden wir die ersten Unterweisungen zum Kama-Yoga und
Jnana-Yoga. Die Upanishaden sind die Vorlaufer fiir das Tantrismus.



Es wiirde wirklich den Rahmen sprechen, um hier tiefer einzutauchen.
Taittiriya Upanishad

Diese Upanishad definiert im Menschen 5 Koshas (Hiillen). Unser wahres Selbst
1st in unseren von 5 immer dichter werdenden Hiillen verhiillt, die vom Nicht-
Stofflichen iiber das Feinstoffliche hin zum Grobstofflichen reichen. Die Hiillen
sind als Bewusstseinsebenen zu verstehen.

Annamaya-kosha — unser physischer Korper

Pranayama-kosha — der aus Energie gemachte Korper. Atem, Shakren, Nadis
Manomaya-kosha — mentale Hiille, Gedanken-Korper, Emotionen
Vijnanamaya-Kosha — unser Erkenntniskorper , die Ebene der Intution

Anadamaya-kosha — ist der Korper der Gliickseligkeit (Seele), spirituelle Hiille

Die 4 grofien Yogawege
1. Bhakti Yoga, das Yoga der liebenden Hingabe
2. Karma Yoga, das Yoga des selbstlosen Handelns
3. Jnana Yoga, das Yoga der Erkenntnis

4. Raja Yoga, das Yoga der Geisteskontrolle

Die 4 klassischen Yoga-Wege lassen sich durch eine ganzheitliche Praxis
vereinen, indem man ihre Prinzipien — Weisheit, Hingabe, selbstloses Handeln
und Geistkontrolle — integriert, um das Ziel der Selbstverwirklichung zu
erreichen, wobei oft ein Pfad dominiert, aber alle Aspekte sich ergéinzen und
zum selben Ziel flihren, wie in der Bhagavad Gita gelehrt wird. Die Vereinigung
geschieht nicht durch eine neue Methode, sondern durch die bewusste
Anwendung aller vier Wege im Alltag.

Bhakti Yoga, das Yoga der liebenden Hingabe

Bhakti Yoga ist das Yoga der Liebe und der Hingabe. Es ist die Essenz des
Seins. In Indien wird diese Hingabe vor allem auf Gott bezogen. Es geht um das
Fiihlen und Erfahren einer inneren Goéttlichkeit. Sie umfasst aber auch die



liebende Hingabe zur gesamten Schopfung — von der Natur {iber die Tiere zu
den Menschen (inklusive dir selbst), eben zu allem. Bhakti Yoga geht einher mit
einer tiefen Dankbarkeit, Teil dieser Schopfung sein zu diirfen, iiberhaupt: das
Abenteuer Leben mitmachen zu diirfen. Dies kann aber erst erfahren werden,
wenn man ,,seinen Empfanger auf die gottliche Wellenldnge eingestellt hat. Je
grofBer die Stille, je ruhiger der Geist, desto mehr 6ffnet sich etwas in einem. Es
ist eine innere Grundhaltung bedingungslosen Vertrauens und Loslassens, der
Hingabe — Vertrauen in Gott, das alles in diesem Moment irgendwie schon seine
Richtigkeit hat.

Bhakti Yogis feiern das Leben und die Schopfung in jeder Sekunde ihrer
Existenz. Sie sehen in allen Dingen das Gottliche und somit die Schonheit.

Karma Yoga, das Yoga des selbstlosen Handelns

Im Karma Yoga geht es um die Einstellung wihrend der Handlungen im Leben.
Das Wesentliche ist also die innere Haltung beim Handeln. Alle Handlungen
eines Menschen, ob gut oder schlecht, sind mit Wirkungen in der Welt
verbunden. Das Ubungsfeld des Karma-Yoga ist das tigliche Leben, das
tagliche Handeln. Ich tue was zu tun ist, nicht was am einfachsten ist. Aufgaben
werden als Chance angesehen, daraus zu lernen und zu wachsen. Ich handle
selbstlos im Sinn von Dienst am Mitmenschen ohne Friichte fiir meine
Handlung zu erwarten. Handele konzentriert, aufrichtig, bewusst, achtsam und
sorgfiltig spiritualisiere ich meine Handlungen. Es geht also um die
Spiritualisierung meiner Handlungen in der Welt. Jeder hat die ihm
vorgeschriebenen Pflichten zu erfiillen. Wenn ich also mit bester Absicht, ohne
auf eventuelle positive Konsequenzen fiir mich zu schielen, andere Menschen
unterstiitze, ihnen Gutes tue, dann wird diese Handlung eine bestimmte Wirkung
auf meinen Geist, meine Seele, mein Bewusstsein haben. Wem das zu esoterisch
klingt, der kann sich vorstellen, wie gut es tut, wie heilsam es ist, mal nicht um
sich selbst zu kreisen, sondern einfach was fiir andere zu tun.

3. Jnana Yoga, das Yoga der Erkenntnis

Jnana Yoga ist dagegen eher ein geistiger, intellektueller Weg. Uber das
Studium (Y oga-)philosophischer Schriften gelangt der Jnana Yogi zu tiefer
Erkenntnis. Jnana-Yoga streb das Ziel des Yoga durch Erkennen der tieferen
Zusammenhinge unseres Seins an: ,,Was ist der Sinn des Lebens?*, ,,Woher
komme ich, Wohin gehe ich®. Der Jnana-Yoga ist der Yoga der Denker, aber
nur logisches Verstandesdenken wiirde ihm nicht weiterhelfen, es wiirde ithn nur
isolieren. Mit Mitgefiihl und Toleranz findet der Jnana-Yogi zum ,,Herzdenken*
und von diesem zu Einklang mit dem Goéttlichen. Indem er das Gelesene
praktisch umsetzt und dadurch auf allen Ebenen durchdringt, wird ein Prozess
der Selbsterkenntnis angestof3en, der dazu fiihrt, dass der Jnana Yogi

,, Wirklichkeit* von ,,Unwirklichkeit* unterscheiden kann.

Das klingt erst mal abstrakt. Wer aber durch das Lesen eines guten
philosophischen oder Selbsthilfe-Buches, wéihrend einer Psychotherapie oder



nach einem intensiven Reflektionsprozess schon mal eine Art
Erleuchtungsmoment erlebt hat (,,Ach, deshalb stehe ich mir immer selbst im
Weg!“), wird verstehen, was gemeint ist.

In unserer Gesellschaft werden wir kontinuierlich mit bestimmten Botschaften
gefiittert — von der Presse, der Werbung, von unseren Eltern, Nachbarn,
Freunden: Geliebt wird nur, wer schon/erfolgreich ist, tiberleben kann nur, wer
sich anpasst.

Wie wire es also, wenn du dir einen Monat Auszeit nimmst von diesen
Botschaften und dir die Zeit und den Raum nimmst deine eigenen Wahrheiten
zu entdecken? Dazu musst du einfach nur den Fernseher, das Smartphone,
Sozial Medien, das Radio ignorieren (und vielleicht auch Menschen meiden, die
vor allem Angst und Pessimismus verbreiten) und dir stattdessen viel Zeit fiir
z.B. das Studium klassischer Schriften des Yoga, Spaziergénge in der Natur, aus
dem Fenster gucken nehmen.

Du wirst erstaunt sein, wie sehr dieser Monat dein Denken und Fiihlen
verandern wird!

4. Raja Yoga, das Yoga der Geisteskontrolle

Mit Raja Yoga, dem ,,Konigsweg des Yoga“, ist meistens der ,,achtstufige Pfad*
(auch Ashtanga Yoga genannt - bitte nicht mit dem Yogastil Ashtanga

Yoga verwechseln) gemeint, der in den Yoga Sutra des Weisen Patanjali
beschrieben wird.

Dieser Konigsweg beinhaltet
1. Yama, die Haltung gegeniiber der Umgebung
2. Niyama, die Haltung uns selbst gegeniiber
3. Asana, die yogischen Kdorperiibungen
4. Pranayama, die yogischen Atemiibungen
5. Pratyahara, das Nach-Innen-Ziehen der Sinne
6. Dharana, die Konzentration

7. Dhyana, die Meditation
und endet

8. im optimalen Falle in Samadhi, der vollkommenen Erkenntnis.
Raja Yoga-Ubung

Wer sich selbst und seine Umwelt mit Liebe und Respekt behandelt und
regelmafig in einem guten Yogastudio iibt, wandelt also schon auf dem
,,Konigsweg des Yoga*“. Wer noch weiter gehen mdochte, der sollte sich vor
allem auf Meditation konzentrieren. Denn Meditation ist der letzte und
wichtigste Schritt im Raja Yoga vor der Erleuchtung — alle anderen Disziplinen
im Raja Yoga sind streng genommen Vorbereitungen fiir die Meditation.


https://www.yogaeasy.de/artikel/5-wichtigste-yogabuecher
https://www.yogaeasy.de/artikel/patanjali-und-die-yoga-sutra
https://www.yogaeasy.de/artikel/ashtanga-yoga-schweiss-aber-keine-traenen
https://www.yogaeasy.de/artikel/ashtanga-yoga-schweiss-aber-keine-traenen
https://www.yogaeasy.de/artikel/der-achtgliedrige-pfad-des-yoga--2

Suche dir eine Meditation, die du tiglich fiir einen Monat machen kannst. Sie
muss nicht lang sein, einige Minuten geniigen, du musst sie nur konsequent
umsetzen. Anregungen findest in meinem Meniipunkt Meditation.

Samadi: Was Erleuchtung genau ist oder sein kann

z. B. ,,Vor der Erleuchtung ist der Baum ein Baum, nach der Erleuchtung ist der
Baum immer noch ein Baum*®, aber die Einsicht in seine tiefe Bedeutung und
seine Rolle im kosmischen Ganzen wird dir offenbar. Du siehst thn als Ganzes,
nicht nur die Formen, Farben, die Blatter, das Holz, sondern du siehst ihn als
Wachstum, Entwicklung, Fruchtbarkeit, Heilung.

I 2 - F -}
"%, -

L !}» Y :
e o P .

b

Lo

Die Bhagavad Gita:uf dem Schlachtfeld
des Lebens

Sie ist einer der meistgelesenen Texte der Welt und hat einen besonderen Platz
im Yoga-Blicherregal verdient. Sie ist poetisch, vielschichtig, spannend und,
zugegeben, auf den ersten Blick vielleicht manchmal ein wenig verwirrend: Die
Rede ist von der Bhagavad Gita, in der die Unterhaltung des mutigen Prinzen
Arjuna mit seinem Freund und Wagenlenker Krishna auf dem Schlachtfeld
erzahlt wird.

Aber die Bhagavad Gita ist kein verstaubter Historienroman. Das Gesprich
zwischen Arjuna und Krishna ist auch fiir uns moderne Menschen relevanter, als
es vielleicht auf den ersten Blick scheint. Darum komm mit auf eine Reise, weit
in die Vergangenheit, auf das Schlachtfeld von Kurukshetra nahe dem heutigen
Delhi, wo Krishna seinen entmutigten Freund auffordert: Tu deine Pflicht als
Krieger — und tote!



Falls du jetzt gerade erschrocken bist und dich fragst, wie eine Aufforderung zur
Gewalt mit Yoga zusammenpasst, dann lies weiter...

Vordergriindig lesen wir also iiber einen Krieg zwischen zwei Stimmen und von
einem Lehrer, der seinem Schiiler sagt, er solle nicht zogerlich sein und toten.
Auf den ersten Blick passt das so gar nicht zusammen mit dem Bild des
ethischen Yogins und dem Ideal der Gewaltlosigkeit.

Erst wenn wir uns vor Augen halten, dass es sich bei der Bhagavad Gita um
Poesie handelt und der Krieg als Metapher dient, wird die tiefere Ebene
ersichtlich: Es geht nicht um das buchstidbliche T6ten, sondern um den Krieg im
Inneren, den jeder Mensch nur zu gut kennt, nimlich das Ringen um die
richtigen Entscheidungen, den Umgang mit Schmerz und Unsicherheiten — und
die Fragen nach dem tieferen Sinn unseres Lebens.

So ist eine zentrale Lehre der Gita, dass die Grundlage aller unserer Handlungen
eine annehmende, akzeptierende sein sollte — so wie wir es aus dem Karma
Yoga, dem Yoga der Tat, kennen. Dieses Handeln ist nicht auf das Ergebnis
orientiert, sondern frei von jeder Erwartung.

Auch wir erleben jeden Tag groBere und kleine innere Kampfe, die uns immer
wieder vor Herausforderungen stellen. Die Bhagavad Gita zu lesen - von vorne
nach hinten oder an einer beliebigen Stelle aufgeschlagen - kann uns helfen,
unseren Geist immer wieder darauf auszurichten, dass wir mehr sind als diese
korperliche Hille. Und uns so inspirieren, mutig unseren Weg zu gehen.

Die Bhagavad Gita ist ein sehr vielschichtiger Text, von dem wir einiges tber
indische Philosophie, Mythologie und Kultur lernen kénnen - und das
eingepackt in eine spannende Erzahlung. Sie wurde und wird nicht nur von der
indischen Bevolkerung und yogischen Meistern wie Mahatma Gandhi,
Paramahansa Yogananda oder Swami Sivananda geliebt, sondern inspirierte
auch viele westliche Intellektuelle und Schriftsteller wie Johann Wolfgang von
Goethe, Wilhelm von Humboldt, Arthur Schopenhauer, Walt Whitman oder

Aldous Huxley.ert, und Sri Aurobindo.


https://www.yogaeasy.de/artikel/bettpfannen-yoga-alles-ueber-karma-yoga
https://www.yogaeasy.de/artikel/bettpfannen-yoga-alles-ueber-karma-yoga

Die Acht Glieder des Yoga nach Patanjali:
Dein Weg zur Einheit

In den Yoga Sutren 1.2 des Patanjali wird Yoga so definiert:
Yogas citta-vrtti-nirodhah -

Yoga ist das Zur-Ruhe-Bringen aller Aktivitaten im Geist

Das Yoga Sutra ist der Leitfaden zum Yoga von Patanjali, einem indischen
Weisen. Es beschreibt, was Yoga ist und wie man mit Yoga die Erlauchtung
(Einheit) erlangen kann. Genauer gesagt geht es um Raja-Yoga, die heute am
weitesten verbreitete Form des Yoga. Das Sutra ist etwa 2000 Jahre alt und
wurde vermutlich zwischen 200 Jahre vor und 400 Jahre nach Christus verfasst.
Das Sutra besteht aus 195 Versen in vier Kapiteln. Du kannst dir das Sutra wie
ein langes Gedicht vorstellen. Denn Sutra bedeutet ,Faden und ist eine alte
Dichtungsweis im Sanskrit. Patanjali hat nicht einfach seine Lehren
aufgeschrieben, sondern sie in kurze hochkonzentrierte Satze verfasst.

1. Yamas:
Umgang mit
der Umwelt

i, 2. Niymas:
8. Samadhi: —_— Umgang mit
Erleuchtung _— sich Selbst

; \
7. Dhyana: 3.Asanas:
Meditation Korperhaltung
/

_ 4. Pranayama:
6. Dharana: ~ g Regulierung

Konzentration des Atems

5. Pratyahara:
Zurtckziehen

der Sinne

Die acht Glieder des Yoga, bekannt als Ashtanga Yoga, sind der Kern der Yoga
Philosophie, wie sie von Patanjali in seinen Yoga Sutras beschrieben wurde.
Diese Glieder sind ein progressiver Pfad, der dich von dufleren



Verhaltensweisen zu inneren Erfahrungen fiihrt und letztendlich das Ziel der
Einheit und der Erleuchtung anstrebt. Es ist ein ganzheitliches System, das nicht
nur deinen Korper anspricht, sondern auch deinen Geist und deine Sinne schult.
Wenn du diese Glieder verstehst und in deine Praxis integrierst, wirst du
merken, wie sich dein Leben veréndert und du eine tiefere Verbindung zu dir
selbst aufbaust.

!

Yamas: Dies sind die ethischen Grundséitze, die den Umgang mit anderen
und der Welt um dich herum regeln. Dazu gehéren Gewaltlosigkeit
(Ahimsa), Wahrhaftigkeit (Satya), Nicht-Stehlen (Asteya), Enthaltsamkeit
(Brahmacharya) und Nicht-Besitzen (Aparigraha). Stell dir vor, wie viel
harmonischer dein Alltag wird, wenn du diese Prinzipien bewusst lebst.
Es geht darum, deine Handlungen und Gedanken zu reflektieren und so
eine positive Energie um dich herum zu schaffen, die zu mehr innerer
Rubhe fiihrt.

Niyamas: Diese Glieder beziehen sich auf die Selbstdisziplin und den
Umgang mit dir selbst. Dazu gehoren Reinheit (Saucha), Zufriedenheit
(Santosha), Selbstdisziplin (Tapas), Studium der Schriften (Svadhyaya)
und Hingabe an ein hoheres Prinzip (Ishvara Pranidhana). Indem du diese
Praktiken kultivierst, stirkst du deinen Geist und entwickelst eine positive
innere Einstellung, die dich auf deinem Pfad zur Erleuchtung voranbringt.

Asanas: Das sind die korperlichen Haltungen, die oft mit Yoga assoziiert
werden. Sie dienen dazu, den Korper zu stirken, flexibel zu machen und
auf langere Meditation vorzubereiten. Die Asanas sind ein wesentlicher
Bestandteil deiner Praxis, da sie dir helfen, deinen Korper als Tempel
deines Geistes zu ehren.

Pranayama: Hierbei handelt es sich um die Kontrolle des Atems und der
Lebensenergie (Prana). Durch verschiedene Atemiibungen kannst du
deinen Geist beruhigen, deine Energie ausgleichen und deine
Konzentrationsfahigkeit verbessern. Pranayama ist ein kraftvolles
Werkzeug, das dir hilft, die Verbindung zwischen deinem Korper und
deinem Geist zu vertiefen und dich auf hohere Bewusstseinszustinde
vorzubereiten.

Pratyahara: Dieses Glied befasst sich mit dem Riickzug der Sinne von
duBeren Objekten. Es geht darum, deine Aufmerksamkeit nach innen zu
lenken und dich nicht von dufleren Reizen ablenken zu lassen. Stell dir
vor, wie viel klarer dein Geist wird, wenn du lernst, deine Sinne zu
kontrollieren und nicht stindig von der duBeren Welt beeinflusst zu
werden. Dies ist ein wichtiger Schritt auf dem Weg zur Meditation.

Dharana: Dies ist die Konzentration, bei der du deinen Geist auf einen
einzigen Punkt oder ein Objekt fokussierst. Es ist die Vorstufe zur
Meditation und hilft dir, deine Gedanken zu sammeln und zur Ruhe zu
bringen. Indem du Dharana praktizierst, stirkst du deine Féahigkeit zur



Konzentration und bereitest deinen Geist auf tiefere meditative Zustande
VOr.

' Dhyana: Dies ist die Meditation selbst, ein Zustand ununterbrochener
Konzentration, bei dem dein Geist vollstindig in das Objekt der
Meditation eintaucht. Es ist ein Fluss des Bewusstseins, bei dem die
Trennung zwischen dem Beobachter und dem Beobachteten
verschwimmt. Hier erfahrst du eine tiefe innere Ruhe, einen Frieden, der
iber den Alltag hinausgeht. Deine Sinne sind nach innen gerichtet, und du
bist in einem Zustand tiefer Einheit mit dir selbst. Die Yoga Philosophie
beschreibt diesen Zustand als eine Vorstufe zur vollstindigen
Erleuchtung. Es ist ein Zustand, in dem du dich von den duf3eren
Ablenkungen 16st und eine tiefere Verbindung zu deinem wahren Selbst,
deinem Atman, herstellst. Deine Praxis der Meditation ist der Schliissel,
um diese tieferen Ebenen des Bewusstseins zu erschlie3en.

t  Samadhi: Dies ist das hochste Ziel des Yoga, ein Zustand der
Erleuchtung oder Einheit mit dem Géttlichen. Es ist ein Zustand der
tiberbewussten Einheit, in dem du die Trennung zwischen dir selbst und
dem Universum authebst. Samadhi ist das Endziel der Yoga Philosophie
und der Praxis, ein Zustand der absoluten Gliickseligkeit und Freiheit, in
dem du dich vollstindig und verbunden fiihlst.

Hatha Yoga
Die Rolle von Korper und Geist in der Yoga Philosophie

Im Yoga werden Korper und Geist nicht als getrennt betrachtet, sondern als
untrennbare Teile eines Ganzen. Dein physischer Korper ist das Gefal3, in dem
du dein Leben lebst, und dein Geist ist der Dirigent deiner Erfahrungen. Die
Yoga Philosophie lehrt dich, wie du beide harmonisierst, um ein hoheres
Bewusstsein zu erreichen. Es ist ein Zusammenspiel, bei dem die Asanas deinen
Korper auf die Meditation vorbereiten und die Atemiibungen deinen Geist
beruhigen. Dein innerer Zustand wird mafigeblich von diesem Zusammenspiel
beeinflusst.

Die Praxis der Asanas im Hatha Yoga beispielsweise dient nicht nur der
korperlichen Fitness, sondern auch dazu, den Korper auf langere
Meditationsphasen vorzubereiten. Durch die korperliche Disziplin werden
Blockaden gelost, die Energie flieB3t freier, und der Korper wird zu einem
stabilen und komfortablen Sitz fiir den Geist. Wenn dein Korper ruhig und
entspannt ist, fallt es deinem Geist leichter, sich zu fokussieren. Dieser Ansatz
ist ein Kernprinzip der Yoga Philosophie: Eine starke Basis im Korper schafft
die Voraussetzungen fiir einen klaren und ausgeglichenen Geist. Du wirst
merken, wie sich dein gesamtes Bewusstsein durch diese Integration veridndert.

Der Geist spielt in der Yoga Philosophie eine zentrale Rolle. Er ist oft unruhig
und voller Gedanken, die dich vom gegenwértigen Moment ablenken. Durch
Pranayama (Atemkontrolle) und Meditation lernst du, deinen Geist zu



disziplinieren und die Flut der Gedanken zu beruhigen. Es geht nicht darum, den
Geist vollig zu leeren, sondern darum, eine Distanz zu den Gedanken
aufzubauen und zu erkennen, dass du nicht deine Gedanken bist. Diese
Féhigkeit, den Geist zu beobachten und zu kontrollieren, ist ein Schliissel zur
inneren Freiheit und zu einem tieferen Verstidndnis der Yoga Philosophie. Wenn
du deinen Geist beherrschst, kannst du dein Leben bewusster gestalten und dich
von den duferen Einfliissen 16sen.

Die Bedeutung von Meditation und Samadhi in der Yoga Philosophie

Meditation ist ein Eckpfeiler der Yoga Philosophie und ein méchtiges
Werkzeug, um deinen Geist zu beruhigen und einen tiefen Zustand der inneren
Ruhe zu erreichen. Es ist nicht nur eine Technik, sondern ein Weg, um dein
Bewusstsein zu erweitern und eine tiefere Verbindung zu deinem wahren Selbst
herzustellen. Durch regelméfBige Meditation lernst du, deine Gedanken zu
beobachten, ohne dich von ihnen mitreiflen zu lassen, und entwickelst eine
innere Distanz zu den Turbulenzen des Alltags. Diese Praxis ist essenziell, um
die hoheren Stufen der Yoga Philosophie zu erklimmen.

Das ultimative Ziel der Yoga Praxis und der Yoga Philosophie ist Samadhi, ein
Zustand der volligen Einheit und des tiefsten Bewusstseins. Es ist ein Zustand,
in dem der Meditierende, der Prozess der Meditation und das Objekt der
Meditation zu einem einzigen Ganzen verschmelzen. In Samadhi erféhrst du
eine tiefe Gliickseligkeit, jenseits von Raum und Zeit, und erkennst die Einheit
allen Seins. Dieser Zustand ist keine dauerhafte Endstation, sondern vielmehr
ein Hohepunkt der Praxis, der dir einen Vorgeschmack auf die wahre Natur
deines Seins gibt. Es ist ein Erlebnis der Erleuchtung, das dich auf einer
fundamentalen Ebene transformiert und dein Verstdndnis der Yoga Philosophie
vertieft.

Der Weg zu Samadhi erfordert Geduld und Hingabe. Er wird oft als ein
schrittweiser Prozess beschrieben, der die Kontrolle der Sinne (Pratyahara), die
Konzentration (Dharana) und die Meditation (Dhyana) umfasst. Jede dieser
Stufen bereitet deinen Geist auf den ndchsten vor, bis du schlieB3lich den Zustand
der vollstindigen Einheit erreichst. Die Yoga Philosophie bietet dir die
Landkarte fiir diese Reise. Durch die konsequente Praxis von Meditation und die
Integration der anderen Lehren des Yoga in dein Leben kannst du diesen
erhabenen Zustand erfahren und ein tiefes Gefiihl von Frieden und Erfiillung in
deinem Alltag finden.

Yoga Philosophie im Alltag: Praktische Anwendung der Lehren

Die Yoga Philosophie ist weit mehr als nur ein theoretisches Konzept. Sie ist
eine lebendige Lehre, die dich dabei unterstiitzen kann, dein Leben bewusster
und erfiillter zu gestalten. Die Prinzipien und Lehren des Yoga sind zeitlos und
konnen in deinem modernen Alltag angewendet werden, um Herausforderungen
zu meistern und innere Ruhe zu finden. Es geht darum, die Weisheit der Yoga
Philosophie nicht nur auf der Matte, sondern in jedem Moment deines Lebens zu



leben. Du wirst merken, wie sich dein Geist und dein Korper durch diese
Anwendung positiv verdndern.

Prinzip der Yoga Philosophie Praktische Anwendung im Alltag

Freundlich zu dir selbst und anderen sein,
Konflikte friedlich 16sen.
Ehrlich zu dir und anderen sein, authentisch
leben.
Dankbarkeit fiir das schitzen, was du hast,
Santosha (Zufriedenheit) Gelassenheit im Angesicht von
Herausforderungen.
Reflexion iiber deine Handlungen und
Svadhyaya (Selbststudium)  Gedanken, stindiges Lernen und personliche
Entwicklung.
Vertrauen ins Leben und Loslassen von
Kontrollzwang, Gelassenheit und Akzeptanz
entwickeln.

Ahimsa (Gewaltlosigkeit)

Satya (Wahrhaftigkeit)

Ishvara Pranidhana (Hingabe
an eine hohere Macht)

Die Yoga Philosophie ermutigt dich, Achtsamkeit in alle deine Handlungen zu
integrieren. Ob beim Essen, Gehen oder Sprechen — sei prasent und nimm die
kleinen Momente deines Lebens bewusst wahr. Dies hilft dir, aus dem
Autopiloten auszubrechen und deinen Geist im Hier und Jetzt zu verankern. Die
Praxis der Achtsamkeit, ein zentrales Element der Yoga Philosophie, kann dir
helfen, Stress abzubauen und eine tiefere Verbindung zu dir selbst und deiner
Umgebung aufzubauen. Dein Bewusstsein wird geschirft, und du erlebst deinen
Alltag intensiver.

Deine Reise mit der Yoga Philosophie ist ein fortlaufender Prozess des Lernens,
des Wachstums und der Transformation.

Yoga Begriffserlauterungen des Wagenlenkergleichnisses in der
Kathe-Upanischad 600 v.Chr.

[SEBST _Wagenter ||

tm Wapenlenker l +:;:____.- -. 1

[ Zogel H: — _ i
|Sinme Pk | |¢::= : o

[Forpse ]

1 Der Wagen entspricht dem menschlichen Korper (sarira)



1 Die 5 Pferde entsprechen den 5 Sinnesorganen (indriya):
o Augen (caksu)
o Ohren (karna)
o Nase (nasika)
o Mund (rasa)
o Haut (tvak)
1 Die Wege entsprechen des Sinnesobjekten

1 Die Ziigel entsprechen dem Sinnesbewusstsein, bzw. dem
Sinnen-Mental (manas Denkorgan)

1 Der Wagenlenker entspricht der reinen Intelligenz (buddhi) -
Verstand
1 Der Herr des Wagens ist die unsterbliche Seele (arma)

Wenn zum Beispiel der Wagen/Korper , defekt” ist, sind unsere Sinne/Pferde
getriibt und die Pferde gehen langsam oder schnell, nach links und rechts oder
bleiben einfach stehen.

Wenn die Pferde / unsere Sinne mit einem durchgehen, unkontrolliert traben,
rennen, Uberlastet sind, kann es Auswirkungen auf das ganze Gespann haben,

z. B. dann verliert der Wagen ein Rad (Korper hat Blockaden/Krankheit).
So kannst du das Gleichnis fortsetzen.........

Waire schon, wenn das Gespann harmonisch im Einklang ,lauft*.

Dann fiihlen wir uns wohl, sind gesund

Was nicht fehlen darf ist das OM

Das hochste Mantra OM ist in allen Yogaphilosophien tief verwurzelt.

L

N

OM ist der Urklang des Universums, Urknall der Schopfung, die Einheit von
allem (Korper, Geist und Seele) und die drei Bewusstseinszustiande: Wach,
Traum, Tiefschlaf AUM sowie den vierten Zustand der Stille. Es dient als
Mantra zur Beruhigung des Geistes, zur Verbindung mit dem Universum und
zur Uberwindung von Hindernissen.

Geschafft -



Ich hoffe, dass dieser Ratgeber dir einen fundierten Einblick in die faszinierende
Welt der Yoga Philosophie gegeben hat und dich dazu inspiriert, diese Lehren in
dein eigenes Leben zu integrieren. Erinnere dich daran, dass Yoga nicht nur auf
der Matte stattfindet, sondern ein stindiges Bemiihen ist, Achtsamkeit und
Bewusstsein in jeden Moment deines Alltags zu bringen. Tauche tiefer ein,
entdecke die Weisheit der alten Schriften wie der Veden, Upanishaden,
Bhagavad Gita und der Yoga Sutras des Patanjali, und finde deinen eigenen
Weg zur inneren Harmonie und Erleuchtung.

Dein Kdorper und dein Geist werden es dir danken.



	
	Yoga-Philosophie verstehen:
	Die wichtigsten Lehren einfach erklärt
	Die Wurzeln der Yoga Philosophie:
	Ein historischer Überblick

	Die 4 großen Yogawege
	1. Bhakti Yoga, das Yoga der liebenden Hingabe
	2. Karma Yoga, das Yoga des selbstlosen Handelns
	3. Jnana Yoga, das Yoga der Erkenntnis
	4. Raja Yoga, das Yoga der Geisteskontrolle
	Bhakti Yoga, das Yoga der liebenden Hingabe
	3. Jnana Yoga, das Yoga der Erkenntnis
	4. Raja Yoga, das Yoga der Geisteskontrolle

	Die Bhagavad Gita: Auf dem Schlachtfeld des Lebens
	Sie ist einer der meistgelesenen Texte der Welt und hat einen besonderen Platz im Yoga-Bücherregal verdient. Sie ist poetisch, vielschichtig, spannend und, zugegeben, auf den ersten Blick vielleicht manchmal ein wenig verwirrend: Die Rede ist von der Bhagavad Gita, in der die Unterhaltung des mutigen Prinzen Arjuna mit seinem Freund und Wagenlenker Krishna auf dem Schlachtfeld erzählt wird. 
	Die Acht Glieder des Yoga nach Patanjali:
	Dein Weg zur Einheit
	Das Yoga Sutra ist der Leitfaden zum Yoga von Patanjali, einem indischen Weisen. Es beschreibt, was Yoga ist und wie man mit Yoga die Erläuchtung (Einheit) erlangen kann. Genauer gesagt geht es um Raja-Yoga, die heute am weitesten verbreitete Form des Yoga. Das Sutra ist etwa 2000 Jahre alt und wurde vermutlich zwischen 200 Jahre vor und 400 Jahre nach Christus verfasst. Das Sutra besteht aus 195 Versen in vier Kapiteln. Du kannst dir das Sutra wie ein langes Gedicht vorstellen. Denn Sutra bedeutet „Faden“ und ist eine alte Dichtungsweis im Sanskrit. Patanjali hat nicht einfach seine Lehren aufgeschrieben, sondern sie in kurze hochkonzentrierte Sätze verfasst.
	
	Hatha Yoga
	Die Rolle von Körper und Geist in der Yoga Philosophie
	Die Bedeutung von Meditation und Samadhi in der Yoga Philosophie
	Yoga Philosophie im Alltag: Praktische Anwendung der Lehren


